George Fox, Rufus M. Jones,
Thomas R. Kelly, Caroline Stephen,
John Woolman

LA SOCIETA DEGLI AMICI

IL PENSIERO DEI QUACCHERI
DA FOX (1624-1691) A KELLY (1883-1941)

a cura di Pier Cesare Bori
e Massimo Lollini

LINEA D°OMBRA



ISBN 88-09-00844-8

© Douglas V. Steere, 1984
con licenza della Paulist Press, New York, Ramsey, Toronto.
© LINEA D'OMBRA EDIZIONI srl 1993
Via Gaffurio 4, 20124 Milano - tel. (02) 669.11.32

Titolo originale: Quaker Spirituality
dalla serie Classic of Western Spirituality

Progetto grafico di Andrea Rauch






Questa piccola raccolta di testi quaccheri é intesa
a far conoscere in Italia un importante movimento
cristiano. E urgente e auspicabile che nel contesto
italiano, sostanzialmente monoculturale (il cattoli-
cesimo, e 1 suoi antagonisti), trovino ascolto e citta-

~dinanza ricerche ed esperienze impensabili nel pas-
sato e tuttora pressoché ignote a noi.

Esperienze appunto come quella della “Societa
degli amici”, i quaccheri. In questa scelta di testi il
movimento quacchero, noto danoi al massimo per la
nonviolenza, e magari per certi suoi tratti eccentricl,
emerge con chiarezza e forza, nelle sue origini e nei
suoi fondamenti spirituali. Nel compilare questa
scelta, ci siamo liberamente rifatti a quella, molto pin
ampia, curata da Douglas V.Steere, e introdotta da
Elizabeth Gray Vining, Quaker Spirituality, Selected
Writings, Paulist Press, New York, Ramsey, Toronio,
1984.° ‘

I tratti essenziali, teorici e pratici, del
quaccherismo, emergono dalla stessa lettura deitesti
( si vedano per il momento quacchero attuale
sopratutto le pagine di C. Stephen, di R. Jones, di Th.
Kelly), e non riteniamo percio necessario premettere
una nostra presentazione, salvo la breve scheda
storica seguente. Il saggio di P. C. Bori potra aiutare
arileggere alcune pagine fondamentali del Diario di




Fox per trovarvi risposte piii approfondite alle do-
mande circa la natura originaria del movimento
quacchero, con suggerimenti bibliografici per un -
lavoro ulteriore. I quaccheri (dal “tremare” sotto
Uinflusso dello Spirito, cfr. Diario di Fox: “Fu il
giudice Bennet di Derby il primo a chiamarci
‘Quakers’ perché noi gli dicemmo di tremare dinnanzi
alla parola di Dio, e questo accadeva nell’anno
1650” ) sono un movimento cristiano radicale, sorto
in Inghilterra per opera di George Fox (1624-1691).
La caratteristica del quaccherismo é il rifiuto delle
chiese storiche, ivi compreso il protestantesimo pre-
sbiteriano e puritano, e il suo costituirsi come societd
religiosa di eguali, senza pastori e senza sacramenti.
Il culto é accentrato nella riunione settimanale, il
cuisilenzio é interrotto solo da chi, guidato dalla luce
interiore e dallo spirito, interviene liberamente. Il
“movimento quacchero, negli anni intorno al 1650
raccolse molti credenti che provenivano dalle fila dei
“livellatori” edegli “zappatori”, presentandosi come
una proposta di approfondimento spirituale di quelle
istanze di rinnovamento sociale e di eguaglianza che
animavano la rivoluzione inglese. I quaccheri subi-
rono molte persecuzioni, sino all’editto di tolleranza
del 1689, mentre si espandevano nell’ Europa del
Nord e soprattutto nelle colonie inglesi (dove William
Penn tentava la creazione di uno stato pacifista).
L’accettazione e anzi l’apprezzamento per il quac-
cherismo si accompagnarono ben presto, in realta, al
progressivo isolarsi e cristallizzarsi del movimento,
anche a causa del rifiuto del giuramento che impedi-
va l’accesso alla magistratura e agli studi superiori.
Nel Settecento il quaccherismo senti 'influenza
illuministica e quietista. Nell’Ottocento il movimen-
to si distinse nella lotta contro la schiaviti (di cui era
gia stato protagonista John Woolman) e in altre

8



attivita umanitarie. Negli Stati Uniti ci furono con-
Jlitti e divisioni tra forme di ortodossia e tendenze
liberali, rappresentate in particolare da Elias Hicks.

Soprattutto con la prima guerra mondiale, i
quaccheririscoprirono la specificita della loro testi-
monianza di non violenza, con la sofferenza di molti
obiettori provenienti dalle loro file. Attualmente i
quaccheri (circa 200.000) sono impegnati nei movi-
menti per la pace e con attivita umanitarie in molti
paesidel mondo. L’estrema essenzialitd della dottri-
na rende oggi possibile interessanti incontri con
altre tradizioni religiose.







Introduzione
LA VISIONE DEL PARADISO

NEL DiArio D1 GEORGE FOx
Pier Cesare Bori

1. A diciannove anni George Fox , nel 1643,
. lascia casa e lavoro (aiutava un calzolaio, che era
anche allevatore di bestiame) e comincia a vagare,
con un vestito di pelle che egli stesso s’¢ fatto, per
campagne, citta e villaggi dei Midlands. C’& stata
una voce che 1'ha indotto a partire: “Vedi come i
giovani vanno insieme nella vanita e i vecchi sotto
terra; e tu devi abbandonare tutti, giovani e vecchi, e
tenerti lontano da tutti, e diventare per tutti uno
straniero”’(“Thou must be a stranger unto all” J
3).Cosl parla di sé in quegli anni di sofferenza e di
ricerca, nel suo diario’!

Digiunavo spesso e molti giorni camminavo lontano dalle
case in luoghi solitari, spesso prendevo la mia Bibbia e
andavo a sedere in qualche albero cavo, in luoghi remoti fino
a quando la notte giungeva; e molte volte mi aggiravo qua e
12 anche 1a notte in una dolorosa solitudine, poiché nel tempo

1) Cito da The Journal of George Fox. A revised Edition. by John
L.Nickalls, Cambrige U.P., 1952, abbreviando “J”. 11 diario fu da Fox
dettato circa trent’anni dopo gli avvenimenti che stiamo esaminando a
partire probabilmente dal 1674, a Thomas Lower. La versione di Giovan-
ni Pioli, /I giornale di George Fox, Edizioni Religioni Oggi,Roma 1969,
appare condotta sull’edizione del 1911, basata sul “Manoscritto Spence”,
chiamata Cambridge Journal. L’ edizione Nickalls del 1952 vuole invece
riproporre il testo che Thomas Ellwood pubblicod nel 1694, un testo
composito, basato sul manoscritto Spence, ma arricchito di ulteriori
documenti. Queste differenze non incidono sostanzialmente su quanto
diremo.

11




dei primi interventi del Signore su di me io ero un uomo dei
dolori”(J 9 s).

Avevo circa vent’ anni quando queste prove vennero su di
me, e continuai alcuni anni in una condizioni molto tormen-
tara, e volentieri 1"avrei allontanata da me. E andai da molti
preti a cercare conforto ma non trovai conforto da loro (J 4).

Dal clero riceve difatti ben poco aiuto. Uno gli
consiglia “di fumare e cantare salmi”, e George gli
dice che non ama il tabacco e non € in condizioni di
cantare. Questo stesso, appena George si allontana,
racconta tutte le sue confidenze ai garzoni che mun-
gono il latte. Un altro Io disgusta, assalendolo perché
calpesta inavvertitamente un’aiola. Un altro gli
suggerisce di farsi cavare sangue (“ma non ebbero
una goccia del mio sangue”, aggiunge). “Pensai che
erano dei ben miserabili confortatori, e vidi che non
mi servivano a nulla, perché non potevano raggiun-
gere la mia condizione”(J 6).

Intanto perd lo accompagnano e lo guidano pro-
gressivamente segnali e illuminazioni (“openings™).
All’inizio del 1646 viene gaidato a capire le sofferen-
ze di Cristo; e come quelli che si chiamano cristiani,
protestanti o papisti, non lo sono veramente; e che
avere studiato a Oxford o a Cambridge e avere molte
“nozioni” non basta, per essere ministri di Cristo. Ai
suoi parenti, che lo rimproverano perché non va in
chiesa, e va invece nei campi o nei frutteti, risponde
che I’apostolo ha insegnato che i credenti non hanno
bisogno di maestro, perché 1’unzione dello Spirito
insegnaloro (J 7). Un’altra volta gli viene manifestato
che I’ Altissimo non abita in templi fatti con le mani(J
8). L’esperienza fondamentale per Fox ha luogo nel
1647: ‘

...come avevo abbandonato tutti i preti, cosiio abbandonai
anche i predicatori indipendenti, e quelle che erano ritenute le

12



persone di maggiore esperienza, poiché mi resi conto che tra
di essi non c’era nessuno che poteva parlare alla mia condi-
zione. Ma quando tutte le mie speranze in loro e in tutti gli
uomini se n’erano andate, in modo che ic non avevo pil nuila
fuori di me che mi potesse aiutare, quando non sapevo pilt
cosa fare, allora, oh allora udii una voce che diceva: “C’& uno
solo che pud veramente parlare alla tua condizione: proprio
Gesti Cristo”[“There is one, even Christ Jesus, that can speak
to thy condition™]. A queste parole il mio cuore diede un balzo
di gioia. Allora il Signore mi mostrd la ragione per cui non
¢’era sulla terra nessuno che potesse parlare alla mia condi-
zione: affinché io tributassi a lui tutta la gloria, poiché tutti
sono sottoposti al peccato e resi muti dalla mancanza di fede
come io lo ero stato, in modo che Gest che illumina e dona
grazia, fede e potenza, potesse avere su tutti la preminenza.
Cosi, quando Dio & all’opera, chi pud fermarlo? Questo ho
imparato dall’esperienza (J 11).

Cresce allora in lui il desiderio della pura cono-
scenza di Dio e di Cristo, “senzaaiuto di un qualsiasi
uomo, libro, scritto”. “Sebbene leggessi le Scritture
che parlavano di Cristo e di Dio, non sapevo dinulla
se non per rivelazione, in quanto ad aprire era colui
che aveva la chiave, ed era il Padre della vita ad
attrarmi al suo figlio mediante il suo Spirito™. (J 11)

Le visioni si susseguono:

Un giorno dopo aver camminato in solitudine nella
campagna e essere ritornato a casa, fui rapito nell’amore di
Dio, in modo che non potevo fare altro che ammirare la
grandezza del suo amore. Mentre ero in quella condizione la
luce e la potenza eterna mi si dischiusero, e in esse io vidi
chiaramente che tutto era stato fatto e doveva essere fatto in
Cristo e per mezzo di Cristo (J 14).

Gli appare un “fuoco purissimo”, il fuoco del
discernimento degli spiriti ( J 14 s). Apprende di
dovere cibarsi del cibo che altri calpestano, ciog la
vera vita, la vita di Cristo (J 19 5). Vede le montagne

13




spianarsi, perché possa venire la gloria di Dio (J 16).
Vede Babilonia, Sodoma e Gomorra, e 1a sua tomba:

Quindi poteve dire di essere stato, in spirito, a Babilonia,
a Sodoma e in Egitto, e nella tomba, ma di esserne uscito, per
I’eterna potenza di Dio, e di essere stato posto al di sopra di
queste cose, e del loro potere, essendo entrato nella potenza di
Cristo. E vidi le messi biondeggiare e il seme di Dio sparso
abbondantemente sul terreno, pitt di quanto mai frumento sia
stato affidato alla terra, e nessuno per raccoglierlo; e per
questo io mi affliggevo con lacrime (J 21).

Vede, nel 1648, la terra fendersi, perché il seme
divino possa crescere in essa (J 22). Vede il sangue
di Cristo, il sangue della nuova alleanza (J 23). La
predicazione, avvalorata da segni straordinari, trova
grande rispondenza.

2. Ma di nuovo ecco un momento di oscurita:

Una mattina, mentre stavo seduto vicino al fuoco, venne
su di me una gran nube, ¢ una tentazione prese ad ossessionar-
mi: ma rimasi seduto, tranguillo. Mi si diceva: “Tutte le cose
vengono dallanatura”, e gli elementi e gli astri misi affollavano
sopra cosi che ero come avvolto da una nube. Ma poiché me
ne stavo tranquilio e silenzioso, la gente in casa non si
accorgeva di nulla. E mentre sedevo tranquillo sotto questa
visione, e lasciavo che avesse il suo corso, sorsero in me una
speranza viva e una voce verache diceva: “C’¢ un Dio vivente
che ha fatto tutte Ie cose”. E subito la nube ¢ la tentazione
svanirono, e la vita prevalse su tutto, e il mio cuore si rallegrd
e lodai il Dio vivente. Dopo quaiche tempo incontrai alcune
persone che avevano I’idea che non ci fosse un Dio, e che tutte
le cose invece venissero dalla natura. Ebbi con loro una
grande disputa e li soverchiai e indussi taluni di loro a
confessare che c¢’é un Dio vivente. Allora vidi che era stato
bene che io passassi attraverso a quella prova (J 25).

14



3.1l Diario” racconta vari altri episodi, tutti volti
aricordare i primi, grandi successi della predicazio-
ne, ma poco pill avanti un’altra visione sembra colle-
garsi a quella precedente: una visione che rappresen-
ta il culmine e il termine di questo periodo di ini-
ziazione, in cui Fox compie le sue esperienze fon-
damentali e definisce i contenuti della sua predica-
zione:

Potevo dire a quel punto di essere asceso in Spirito fino al
paradiso di Dio, attraverso la spada fiammeggiante. Tutte le
cose erano nuove ¢ tutta la creazione mandava per me un
profumo diverso da prima, inesprimibile. Non conoscevo
altro che purezza, innocenza e giustizia, essendo stato rinnovato
ad immagine di Dio da Gest Cristo, cosi da poter dire d’essere
asceso alla condiziong in cui era Adamo prima della caduta.
La creazione era manifesta ai miei occhi e mi fu mostrato
come tutte le cose hanno i loro nomi attribuiti loro in base alla
loro natura e virtir. Ed eroincerto se dedicarmi alla professione
di medico a beneficio dell’umanitd, vedendo che mi erano
state cosi manifestate dal Signore la natura e la virtd delle
creature. Ma subito fui rapito in Spirito, perché conoscessi
una condizione diversa e pil stabile di quella di Adamo
quando era innocente: quella di Gesti Cristo che non sara mai
soggetta a caduta. E il Signore mi mostrd che quelli che gli
siano stati fedeli nelia potenza e nellaluce di Cristo dovranno
ascendere a quella condizione in cui viveva Adamo prima
della caduta, dove le opere mirabili della creazione e le loro
virtll possono essere conosciute attraverso le manifestazioni
di quella divina Parola di sapienza e potenza da cui furono
create. A grandi cose il Signore mi introdusse, e meravigliose
profonditd mi furono manifestate, di 12 da quanto si possa
esprimere a parole; ma appena ci si sottomette allo Spirito di
Dio, e si cresce nell’immagine e nella potenza dell’Onnipo-
tente, si pudricevere la Parola di sapienza, che tutto manifesta,
e si pud riconoscere la segreta unita dell’Essere Eterno.?

2) “Now was I come up in spirit through the flaming sword into the
paradise of God. All things were new, and all the creation gave another

15




La storia della predicazione di Fox & appena
all’inizio, ma occorre fermarsi su questa pagina, e su

1 rhe eegno ner 1l carattara deciciva della 0 1
A WhAW D IJUL Al WL AL LWL W UwwAOR Y U g PA L& .l.

mazmm che vi sono contenute. Fox continua a spo—
starsi. Giunto alla valle di Beavor, riceve unaulterio-
re illuminazione connessa a quella appena esposta.

. Mentre ero 13, il Signore mi manifesto tre cose a proposito
delle tre grandi professioni nel mondo, la medicina, 1a teolo-
gia (cosiddetta) e la legge. E mi mostrd che i medici erano
estranei alla sapienza di Dio, dalla quale le creature furono
fatte, e che percio essi non conoscono le virti delle creature,
perché sono estranei alla Parola di sapienza da cui furono
fatte. E mi mostro che i preti erano estranei alla fede vera di
cui Cristo & autore, la fede che purifica e da vittoria e porta gli
uomini ad avere accesso a Dio, la fede per cui sono graditi a
Dio, mistero della fede, che la coscienza pura comprende. Mi
mostrd anche che gli uomini di legge erano estranei all’equita
e alla vera giustizia, e da quella legge di Dio che gindico la
prima trasgressione e ogni peccato e che corrisponde allo

smell unto me than before, beyond what words can utter. I knew nothing
but pureness, and innocency, and righteousness, being renewed up into
the image of God by Christ Jesus, so that I say | was come up 10 the state
of Adam which he was in before he fell. The creation was opened to me,
and it was showed me how all things had their their names according to
their nature and virtue. And I was in a stand of mind whether I should
practise physic for the good of mankind, seeing the nature and virtues of
the creatures were so opened to me by the Lord. But I was immediately
taken up in spirit, to see into another or more steadfast state than Adam’'s
innocency, even into a state in Christ Jesus, that should never fall. And
the Lord showed me that such as were faithful to him in the power and
light of Christ, should come up into that state in which Adam was before
he fell, in which the admirable works of the creation, and the virtues
thereof, may be known, through the openings of that divine Word of
wisdom and power by which they were made. Great things did the Lord
lead me into, and wonderful depths were opened unto me, beyond what
canbywords be declared; but as people come into subjection to the spirit
of God, and grow up in the image and power of the Almighty, they may
receive the Word of wisdom, that opens all things, and come to know the
hidden unity in the Eternal Being”(J 17 s).

16



Spirito di Dio che viene contristato e offeso nell’uomo. Mi
fece vedere che questitre, i medici, i preti e gli uomini dilegge
reggevano il mondo privi della sapienza, della fede, dell’ equi-
" ta e dellalegge di Dio, gli uni pretendendo di curare il corpo,
gli altri] anima, gli altri la proprieta privata. Ma vidi che erano
tutti estranei, estranei alla sapienza, estranei alla fede, estranei
all’equita e alla legge perfetta di Dio.
Mentreil Signore mi manifestava queste cose, sentivo che
_la sua potenza si effondeva su di tutti, e che da questa tutti
avrebbero potuto essere riformati, solo che avessero voluto
accoglierla e sottomettervisi. I preti potevano essere riformati
e addotti alla vera fede che & un dono di Dio. Gli vomini di
legge potevano essere riformati e addotti alla legge di Dio che
corrisponde a quanto di Dio vi & (ed & trasgredito) in ognuno
echeinduce ad amare il prossimo come se stessi. Questalegge
mostra che se si fa torto al vicino si fa torto a se stessi, e
insegna a fare agli altri quel che si vorrebbe fosse fatto a se
stessi. Imedici possono essere riformati, e addotti alla sapien-
za di Dio da cui tutte le cose furono fatte e create, in modo che
ricevano la giusta conoscenza delle creature e comprendano
le virtli di cui le ha dotate la Parola di sapienza, da cui furono
fatte e sono sorrette. Tutto questo mi fu manifestato con
dovizia: come tutti sono estranei alla sapienza di Dio, e alla
giustizia e alla santita in cui fu fatto I’uomo al principio. Ma
qualoratutti credano nella luce e camminino nellaluce con cui
Cristo illumina ogni uomo che viene in questo mondo, e
divengano figli della luce e del giorno di Cristo, allora, in
questo suo giorno tutte le cose, visibili e invisibili, si vedranno
alla divina luce di Cristo, 1’'uvomo spirituale, celeste, da cui
tutte le cose furono fatte e create (J 28 s.).

Questa sezione del Diario prosegue con un ampio
sviluppo, che riguarda una delle tre classi sopra
ricordate, quella dei preti, € si conclude con impor-
tanti affermazioni attinenti all’ermeneutica spirituale
e al suo nesso con il recupero della condizione
adamitica:

Ma quando attraverso lo Spirito e la potenza di Dio si
giunge a Cristo che adempie i tipi, le figure, le ombre, le

17




promesse € le profezie che lo riguardano; quando si € condotti
dallo Spirito Santo nella verita e nella sostanza delle Scritture,
seduti ai piedi di lui che ne & I’autore e il fine, allora le Scritture
si leggono e si comprendono con profitto e grande piacere

Inoltre il Signore Dio, quando fui fatto ascendere cosi da
giungere alla suaimmagine, in giustizia e santita, entrando nel
paradiso di Dio, mi fece vedere lo stato per cui Adamo
divenne anima vivente, e anche la statura di Cristo, il mistero
che era stato nascosto da etd e generazioni: cose ardue a
pronunciarsi, che molti non possono accettare. Giacché, di
tutte le sette della cosiddetta cristianitd che io ho potuto
incontrare nel complesso, non ne trovai alcuna che potesse
accettare che si dicesse che sideve giungere alla perfezione di
Adamo, all’immagine di Dio e alla giustizia e alla santita in
cui era Adamo prima della caduta, divenendo limpidi e puri
senza peccato, come egli era. Percid, come potrebbero accet-
tare che gli si dica che si deve crescere sino alla misura della
statura della pienezza di Cristo, quando non possono accettare
di sentire che si deve arrivare, qui in terra, a quello stessa
potenza e a quello stesso’Spirito in cui si trovavano i profeti
e gli apostoli? Eppure & una verita certa che nessuno pud
capirne gli scritti nel modo giusto senza lo stesso Spirito
mediante cui furono scritte (J 31-33).

4. Da queste pagine emergono, a mio modo di
vedere, le due posizioni fondamentali del quac-
cherismo delle origini.

Laprimariguardal’ 1nterprera21one splntuale non
e possibile leggere le Scritture se non si & nello stesso
Spirito in cui furono scritte e percio, per leggerle e
comprenderle, si deve arrivare a quello stesso Spirito
che le ha prodotte.* Questo principio permette di ri-
percorrere tutta la storia biblica, comprendendola
dall’interno, “applicandola debitamente al proprio

3)Cf.la mia postfazione a R.-W.Emerson , Teologia e natura, tr. it. di M.
Lollini, Genova 1991, pp.187-208, dove ho studiato questa formula, che
viene indirettamente ripresa da Emerson nel suo saggio Nature.

18



stato ”(J 31), cioe riproducendo in se stessi le condi-
zioni di Giovanni il Battista, dei Profeti, di Mose, e
infine di Adamo: ricuperando 1'inizio attraverso la
fine, attraverso il nuovo Adamo.

Enunciato appunto in questo momento dell’evo-
luzione spirituale di Fox, questo pr1n01p10 verraripre-
s0 infinite volte.

Giacché in quella Luce e in quello Spirito che era prima
che le Scritture fossero prodotte, e che aveva guidato i santi
uomini di Dio a produrle, vedevo che tutti devono giungere a
quello Spirito, se vogliono conoscere nel modo giusto Dio, o
Cristo, ole Scritture, quello Spirito che guidava e ammaestra-
va quanti le scrissero (J 33).

Dovevo indirizzare Ia gente a quello Spirito che aveva
prodotto le Scritture, € che poteva condurre all’intera verita,
sino a Cristo e a Dio, come quelli che le avevano
prodotte...Queste cose le compresi non con ’aiuto degli
uomini, né con la lettera, anche se le Scritture sono scritte
nella lettera, ma nella luce del Signore Gesu Cristo, immedia-
tamente attraverso il suo Spirito e la sua potenza, come fecero
1santi uomini di Dio che scrissero le Sante Scritture. Non che
io avessi poca stima delle Sante Scritture, anzi esse erano
preziosissime per me, ma questo accadeva perché io ero nello
stesso Spirito in cui esse furono rivelate, e scoprii poi che
quello che il Signore mi aveva manifestato concordava con
esse (J 34).

Percid quello stesso Spirito di Dio deve essere presente in
coloro che intendono accostarsi alle Scritture di nuovo; in
quello Spirito essi devono entrare in comunione con il Figlio
e il Padre e con le Scritture e gli uni con gli altri, reciproca-
mente: senza questo Spirito non si pud conoscere né Dio, né
Cristo, né le Scritture e neppure essere in comunione [’uno
con I'altro (J 136).

Attendete tutti il Signore, perché possiate stabilmente
dimorare in lui... Nessuna creatura pud leggere le Scritture
traendone profitto, se non chi giunge alla luce e allo Spirito
che produssero le Scritture (Ep. 65,1654).

19




...e io gli dissi che tutta la cosiddetta cristianita aveva le
Scritture ma non la potenza e lo Spirito in cui si trovavano
guanti le avevano prodotte; e che per questa ragione quella
gente non era in comunione col Figlio, né con il Padre né con
le Scritture, e nemmeno fra di loro (J 200).

Non v’& conoscenza delle Scritture se non mediante lo
stesso Spirito Santo che haindotto gli uvomini santi a produrle...
Conoscere la comunione con Cristo nella morte e nella
sofferenza & pin della comunione del pane e del vino. Questa
ha fine, mentre la comunione dell’Evangelo e dello Spirito
Santo non hanno fine (Ep.230, 1663).

5. La seconda posizione & di carattere antropolo-
gico . Se il primo principio ¢ che per leggere le
Scritture si deve e si puo giungere allo stesso Spirito
che le produsse, il secondo ¢ che ci si deve — e ci si
puo — riproporre attraverso Cristo, il modello del-
l'innocenza e della signoria di Adamo sulla creazio-
ne, prima della caduta. 1l nesso tra i due asserti &
strettissimo,] 'uno dipende dall’altro, e Fox ne € con-
sapevole. Si noti infatti il suo argomentare: “Come
potrebbero accettare che gli si dica che si deve
crescere sino alla misura della statura della pienezza
di Cristo, quando non possono accettare di sentire
che si deve arrivare, qui in terra, a quello stessa
potenza e a quello stessc Spirito in cui si trovavano i
profeti e gli apostoli?”.

E sinoti anche quanto sia consapevole trattarsi di
proposizioni specifiche, distintive della novita del
suo movimento rispetto al resto: “...di tutte le sette
della cosiddetta cristianita che io ho potuto incontra-
re nel complesso, non ne trovai alcuna che potesse
accettare che si dicesse che si deve giungere alla
perfezione di Adamo, all’imagine di Dio e alla giusti-
zia e alla santita in cui era Adamo prima della caduta,

20



divenendo limpidi e puri senza peccato, come egli
era. Percio, come potrebbero accettare...”.

Questa posizione si distacca dalla concezione
puritana, che pure ¢ il terreno in cui Fox ¢ cresciuto,
proprio per una diversa valutazione antropologica.
Nonsi tratta, per Fox, dinegare larealta del male e del
peccato: ¢ anzi questo il suo punto di partenza, e la
sua prima esperienza ¢ piena di affermazioni al
riguardo.Basta guardare la Apology for the True
Christian Divinity di Robert Barclay (1675), nella
letteratura quacchera lo scritto teologico pitt chiaro
(e pressoché I’unico scritto teologico in senso tecni-
co, organizzato per tesi), per rendersi conto che
P’accettazione della dottrina della caduta € assai netta
(compresa I’opposizione a pelagiani e sociniani). Ad
essa tuttavia fa da contrappeso la dottrina dell’uni-
versaliti e interioritd dellaredenzione, che & proposta
ad ognuno attraverso la “luce che illumina ogni
uomo”, e che sviluppa il Seme presente in ognuno.
C’¢ una lettera polemica di Fox in cui tutto questo
viene enunciato con molta forza.

Le persone sono salvate da Cristo, dicono, ma mentre sei
in vita non devi essere ancora libero dal peccato. E come se
uno fosse schiavo in Turchia, incatenato a unanave, e venisse
uno a riscattarlo per riportarlo nel suo paese; ma i turchi
dicessero: “Tu sei riscattato, ma mentre sei in vita non devi
uscire dalla Turchia, e essere liberato dalla catena”. Cosi voi
siete riscattati, ma dovete portare un corpo di peccato e di
morte e non potete andare alla casa del vostro padre Adamo
prima della caduta, ma dovete vivere nella casa di Adamo
nella caduta, finché vivete! Ma, io dico, voi siete stati riscattati
da Cristo. Gli & costato il suo sangue riscattare 1'uvomo dalla
condizione in cui si trova, e sollevarlo alla condizione in cui
I’'vomo era prima della caduta; cosi Cristo divenne maledizio-
ne per portare I'uomo fuori della maledizione, e sopportd l'ira
per portare I'uvomo alla pace di Dio e alla condizione di

2]




Adamo prima della caduta; non solo, main quella condizione,
in Cristo, in cui non ci sard pilt caduta. Questa ¢ la mia
testimonianza, a ogni nomo sulla terra (Ep. 222. del 1662).

6.1 estrazione sociale, la formazione, molti tratti
della personalita di Fox sono comprensibili, come si
¢ detto, solo nel quadro puritano: primo fra tutti il
senso del male, in se stessi, nel mondo e nella
cristianita, il bisogno di purezza e di riforma, il
coraggio e I’indipendenza assoluta nella ricerca, il
primato della Bibbia. Non & da stupire che notevoli
tentativi siano stati fatti per vedere nel movimento
quacchero appunto una espressione estrema del pu-
ritanesimo.* La stessa paroladecisiva per Fox: “There
is one, even Christ Jesus, that can speak to thy
condition” pud e un certo senso deve essere letta
anzitutto sullo sfondo puritano, anzi protestante: essa
¢ infatti anzitutto una protesta contro ogni mediazio-
ne religiosa: “there is one”, “c’¢ uno solo”.

Ma, come & stato giustamente notato, 1’ esperienza
spirituale del primo quaccherismo eccede quella
linea di confine della “sola Scrittura” che costituisce
la linea di demarcazione essenziale tra la posizione
evangelicae quellariformata. Non eccede tanto nelle
singole affermazioni, quanto nell’asserto fondamen-
tale che il singolo e la comunita possono e debbono
ricevere la manifestazione intériore di quella luce, di
quello Spirito che, pur presenti nelle Scritture, rimar-
rebbero altrlmenu racchiusi nella lettera morta.
Giustamente Douglas Gwyn- insiste sull’atteggia-

4) Soprattutto ad opera di Geoffrey Nuttall, The Holy Spirit in Puritan
Faith and Experience, Oxford 1946 e Hugh Barbour, The Quakers in
Puritan England, New Haven 1964. Cfr. Douglas Gwyn, Apocalypse of
the Word, Richmond 1986.

22



mento escatologico come tratto caratteristico del
primo movimento quacchero, che attende in silenzio
la manifestazione interiore e diretta dello stesso
Cristomaestro, sostanzadelle Scritture. “Even Christ
Jesus can speak”, “proprio Cristo Gest puo parlare”.
Ovvero: “Christ is come to teach his people himself
- by his Spirit”, “il Signore stesso ¢ venuto per inse-
gnare al suo popolo con il suo Spirito” (J 149). In
questa esperienza escatologica si spiega anche la
ricca tonalitd apocalittica propria della prima espe-
rienza di Fox (le visioni e le manifestazioni, openings).
11 tutto pud essere meglio compreso tenendo presernte
il ruolo dell’ apocalittica nel cristianesimo primitivo,
come ¢ stato messo di luce da Ernst Kasemann.’

7.Questa proposta interpretativa, che colloche-
rebbe I'esperienza di Fox e dei suoi amici in un
quadro estremamente arcaico, quello della comunita
postpasquale raccolta nell’attesa del Risorto, ¢ assai
suggestiva (anche in ordine ad una prospettiva mili-
tante che non ¢ estranea a D. Gwyn e in genere a
guanti si interessano di queste vicende). E tuttavia,
proprio i testi su cui ho richiamato 1’attenzione, e la
cui rilevanza invece sembra sfuggire ai pili recenti
interpreti ricordati, impediscono di acquietarsi nella
soluzione appena esaminata. Quei testi, con i due
asserti che ho appena richiamati (ovvero uno stesso
asserto, con due risvolti, uno antropologico, uno
ermeneutico) non sono pienamente riconducibili al-
I’atmosfera della prima escatologia cristiana. Ri-
prendiamo dunque quei passi.

L’idea di una ascesa mistica, di un rapimento al

5)Apocalypse of the Word, XXIs e soprattutto 113ss.

23



Paradiso, & certamente di Paolo,® e viene da Paolo
(1Cor 15) I'idea che i credenti, in Cristo Nuovo
Adamo, recuperino in un certo senso la condizione
paradisiaca. Ed & vero che Adamo da nome alle cose,
di cui & costituito signore, giad nel racconto genesiaco.
E tuttavia nella visione di Fox il recupero — certo
non immediato, ma in Cristo, quindi in forma pii
stabile e decisiva — della condizione di Adamo e
quindi della condizione paradisiaca viene presentato
con una concretezza inaudita: “La creazione era
manifesta ai miei occhi e mi fu mostrato come tutte
le cose hanno i loro nomi attribuiti loro in base alla
natura e virtt. Ed ero incerto se dedicarmi alla pro-
fessione dimedico abeneficio dell’umanita, vedendo
che mi erano state cosl manifestate dal Signore la
naturaela virth delle creature”. Un passo dell”apocrifa
Sapienza di Salomone potrebbe bene costituire
I’ispirazione del brano: Salomone ha avuto la “co-
noscenza infallibile delle cose”, e fra 1’altro anche
delle “nature (physeis) deghi animali” e la “virtl
(dynameis ) delle radici” (7; 20). Ma tutto questo non
appartiene alla Bibbia di Fox. Cosi anche non ap-
partiene strettamente alla Bibbia di Fox la parte
finale della descrizione: “A grandi cose il Signore mi
introdusse, e meravigliose profondita mi furono
manifestate, di 12 da quanto si possa esprimere a
parole; ma appena ci si sottomette allo Spirito di Dio,
e si cresce nell’immagine e nella potenza dell’Onni-
potente, si pud ricevere la Parola di sapienza, che
tutto manifesta, e si puo riconoscere la segreta unita
dell’Essere Eterno”.

“~Dobbiamo a Rufus Jones, grande studioso
quacchero, di tendenza liberale, nel suo bel libro

6) Egli fu “caught up into Paradise”, nella versione King James, 1Cor
12,4.

24



Spiritual Reformers in the 16th and 17th Centuries
(1914)" I’indicazione pili precisa e convincente della
fonte di Fox: un autore che Fox non cita mai — non
& suc costume — ma che circolava tradotto in Inghil-
terra precisamente all’epoca delle sue prime espe-
rienze: il mistico Jacob Boehme. Questi aveva
avuto,nel 1600, una esperienza analoga. Nell’intro-
duzione del traduttore John Sparrow alle Quaranta
questioni, del 1647, si poteva leggere:“Andava nei
campi e ivi percepiva le meravigliose opere del |
creatore nelle segnature, nelle forme, nelle figure e
nelle qualita o proprietd (“in signatures, shapes, -
figures and qualities or properties”) di tutte le cose '
create manifestate molto chiaramente e semplice- !
mente”.

Se poi si vogliono prendere in considerazione
scritti un poco successivi alla data della visione di
Fox (ma si ricordi che il diario & scritto a grande
distanza di tempo), si pud confrontare, sempre se-
guendo R. Jones, la vita di Boehme scritta da Justice
‘Hotham (1653). John Ellistone, inoltre, nel 1649,
nell’introduzione alla traduzione delle Epistole di
Boehme, presenta un testo ancora pit vicino: la
conoscenza attinta per laluce divina porta a conosce-
re le “differenti segrete qualita e virth (“qualities and
virtues”) quali sono “nascoste in tutte le cose visibili
e corporee, come metalli, minerali, piante ed erbe”, Ie
quali potranno essere “applicate al loro uso naturale
per curare e guarire la natura corrotta e decaduta”

11 classico studio di W.C. Braithwaite, The Beginnings of Quakerism,
2 ed., Cambridge 1955 (1a ed. 1912), 38-41, rileva I'importanza della
visione paradisiaca, e rinvia a Boehme (e alla mistica familista), ga sulla
scorta di R. Jones, Studies in Mystical Religion, del 1909. Per la ricca
storia precedente del tema mistico dell'ascesa in paradiso, si pud vedere
per esempio un vecchio classico libro, A. Stolz, Teologia della mistica,
tr. it. Brescia 1947.



(“applied to their naturall use for the curing and
healing of corrupt and decayed nature’). Anche per
il passaggio attraverso la spada di fuoco, e per il
“profumo” del paradiso si possono indicare corri-
spondenze boehmiane. Cosi anche il riferimento alla
Sapienza, alla Sofia, che manifesta I’unita del creato
con Dio, & tipico e costantissimo tema di Boehme.
Anche’idea che non sia possibile intendere la Scrit-
tura senza il dono dello Spirito sarebbe frequente in
Boehme e nei suoi interpreti inglesi.?

8. A giudicare dalle valutazioni di Douglas Gwyn,
I’operastoriografica di Rufus M. Jones ¢ ora oscurata
dallo stessooblio che avvolge in genere la storiografia
positivisticadi tendenza teologicaliberale. E tuttavia
il suo Spiritual Reformers & indispensabile per col-
locare correttamente il movimento quacchero tra
riforma, umanesimo, mistica, e come tale quell’ope-
ra andrebbe rivalutata.

Vi sono tuttavia specifici tratti, nella visione del
Paradiso di Fox, che non si possono ascrivere ad una
influenza boehmiana, e di questi il principale, ben
lontano dallo Spirito del contemplativo Boehme, & la
tendenza di Fox a trarre immediate conseguenze
operative, e non teologiche, dalla sua esperienza
mistica. Nella valle di Beavor Fox capisce che i
membri delle tre professioni: medici, magistrati,
teologi, tutti sono estranei rispettivamente alla sa-
pienza, all’equita e alla legge perfetta di Dio, e alla
fede. Ma crede anche che sia possibile riformare
queste professioni, ricondurle “alla sapienza di Dio,

8)R. M. Jones, Spiritual Reformers inthe 16th and 18th Centuries (1914),
Boston 1959, 221-227.

26



e alla giustizia e-alla santita in cui fu fatto 'uomo al
principio”. La preoccupazione di Fox ¢ dunque quel-
la di cogliere immediatamente larilevanza secolare
della visione paradisiaca: essa comporta la riappro-
priazione delle professioni fondamentali — la medi-
cinae la scienzain genere, la magistraturae I’ attivita
di governo, la teologia e il ministero — attraverso un
unico disegno riformatore. Al quale, nei suoi tre
aspetti, dedico qualche osservazione, per finire.

9. Richiamare un classico come Le origini intel-
lettuali della Rivoluzione inglese (1965) di
Christopher Hill pud servire a restituire I’atmosfera
in cui - nel secolo di Bacon e di Pascal - si colloca il
terribile dubbio di Fox: “Mi si diceva: “Tutte le cose
vengono dalla natura”, e gli elementi e gli astri mi st
affollavano sopra cosi che ero come avvolto da una
nube”. Cosi anche ricordare, con Hill, I’enorme im-
pulso delle scienze mediche, in quel secolo, pud

“spiegare perché Fox, trasportato in Paradiso, si do-

mandi se non siail caso didiventare medico (“practise
physic for the good of mankind”).

Puo essere pertinente il richiamo alla prefazione
di William Penn, quando scrive: “In tutte le cose si
dimostrava un uomo, anzi, un uomo forte, un uomo
nuovo e di alti pensieri [“heavenly-minded”], teolo-
go e naturalista [“a divine and a naturalist’], una
creatura tutta di fattura dell’Onnipotente. Sono stato
sorpreso per le sue domande ¢ le sue risposte nelle
cose della natura; perché mentre era ignorante per
quanto riguarda la scienza inutile e sofisticata, aveva
in s€ i fondamenti del sapere utile e raccomandabile,
e lo apprezzava sempre” (J XLVIII). E una specie di
idealizzazione di Fox, cui si attribuiscono i tratti di
quel nuovo Adamo, che era tanto centrale nella

27



concezione degli Amici, tanto piu per quelli che,
come Penn, erano protesi verso la nuova esperienza
americana.

10. Nell’Inghilterra di Milton, del Paradise Lost
e del Paradise Regained, e dei Two Treateses on
Government di Locke,la discussione sulla condizio-
ne adamitica era fondamentale, e attraverso di essa si
elaboravano idee sullo stato di natura e sulla legge
naturale, idee decisive per la concezione moderna
della politica. Per quanto riguarda Fox e il primo
movimento quacchero, I’antropologia implicitanella
visione del paradiso si sviluppa immediatamente in
una prassi in cui mistica e politica sono perfettamen-
te contigue e coerentl.

E subito dopo la visione che Fox spiega come
debba dare del “tu” a tatti, e non levarsi il cappello
dinanzi ad alcuno(J 36). E a causa della sua fedelta
alla visione che Fox viene incarcerato nel 1650:

Mi fecero entrare e uscire dalla stanza interrogandomi
dall’una del pomeriggio alle nove di sera, portandomi avanti
e indietro, e mi deridevano per i miei “rapimenti” (cosi si
esprimevano). Infine mi chiesero se ero santificato.

Torisposi: “Santificato? Si, perché sono stato nel paradiso
di Dio”.

Mi chiesero allora se non avevo peccato.

“Peccato?” risposi. “Cristo mio Salvatore mi ha liberato
dal peccato, ¢ in lui non ¢’& peccato”.

Mi chiesero poi come facevo a sapere che Cristo abita in
noi.

Io risposi: “Dallo Spirito che lui ci ha dato”.

Allora per mettermi alla prova mi chiesero se qualcuno di
noi fosse Gesii Cristo. '

Io risposi: “No, noi non siamo nulla. Cristo & tutto.”

Loro chiesero: “Se un uomo ruba commette peccato?”’

To risposi: “Ogni ingiustizia & peccato”.

28



Mi interrogarono in questo modo per molto tempo. Poi mi
condannarono come bestemmiatore e come uomo senza
peccato, e mi destinarono assieme a un compagno alla Casa
di Correzione di Derby per sei mesi (J 51 s)

Alla sua visione ancora si appella quando vorreb-
bero, nello stesso carcere di Derby, farlo ufficiale
dell’esercito del Commonwealth, e alle insistenze e
alle lusinghe egli risponde di aver *“ aderito al trattato
di pace che era stato concluso prima che esistessero
le guerre e 1 conflitti” (J 65)°. Nella fetida prigione di
Derby & sconvolto dal fatto che la pena di morte
venga inflitta per unnulla, scrive ai magistrati, soffre
lui stesso per queste pene mortali angosce mortali,
ma la sua visione lo conforta. “Una volta stavo cosi
male per questo che mi sembrava di morire; ma
quando, rimanendo fermo nella volonta di Dio, quella
sofferenza passo, si levo alta nella mia anima una
preghiera al Signore. Allora vidi i cieli aprirsi e la
gloria di Dio brillare luminosa su tutte le cose”(J
65s).

Per fedelta alla sua visione scrivera a Cromwell:
“Vivi nella sapienza della vita di Dio, in modo che
attraverso di essa tu possa essere ordinatc ad acco-
gliere la sua gloria, e ordinare le sue creature alla sua
gloria”( 1655, J 194), e parole simili alla figlia di
Cromwell, malata.

Per fedelta alla sua visione Fox molto tardi , 2
quarantacinque anni, si sposera con Margaret, vedo-
vadel giudice Thomas Fell, “perlaredenzione di tutti
i matrimoni a seguito della Caduta”, per provare
“com’era il matrimonio agli inizi prima che esistes-

9)Giustamente Paolo Ricca fa rilevare che il pacifismo quacchero non si
radica semplicemente nel Sermone della montagna, ma sulla dottrina
spirituale del seme e e della luce interiore: Le Chiese evangeliche ¢ la
pace, S.Domenico di Fiesole, 1989, 33 s.

29



seroil peccato e la profanazione”. '’ Della sua visione
parlera, sino alla fine (J 665 s.).

11. E appunto I’immagine del primo incontro di
Margaret Fell George Fox, nel 1652, che vorrei
rievocare per concludere. Questa scena vividaracco-
glie in compendio metodi e temi della predicazione
quacchera primitiva (qui neppure pill si pensa al
confronto con la contemplazione boehmiana). Le
parole di Fox, le sue affermazioni e i suoi interroga-
tivi, suppongono quel che si € detto prima circa le due
posizioni fondamentali, ermeneutica ed antropologi-
ca, del quaccherismo, ma tutto questo viene tradotto,
daFox,in due domande semplici, nelle qualil’antico
principio ermeneutico, patristico prima ancora che
boehmiano,” del “leggere la Scrittura nello stesso
Spirito in cui fu scritta” diviene principio produttivo
diparlare-agire nuovo: “LaBibbiadice; mafuche cosa
dici? e tu, come vivi?’:

Al momento del canto, prima del sermone, entro e, finito
il canto, si alzd dalla sedia o dal banco, e chiese il permesso
di parlare. E colui che era sul pulpito assenti. Le prime parole
che disse erano cosi: “Non & ebreo chi lo & di fuori, né &
circoncisione quella che ¢ di fuori, ma & ebreo chi lo & dentro,
& circoncisione quella del cuore” [Rom 2,28s]. Continuo cosi,
parlando di Cristo Luce del mondo, che illumina ogni uvomo
che viene nel mondo [Gv 1,9]; quella luce poteva radunarli
dinanzi a Dio ecc. Ed io mi alzai dal mio banco e mi
meravigliai della sua dottrina, perché non avevo mai sentito
nulla di simile. Ed egli continud, e apri le Scritture e disse: “Le
Scritture furono le parole dei profeti e di Cristo e degli

10) Citazioni tratte da John Sykes, Storia dei Quaccheri, tr. it. Firenze
1966, 100.
11)Cf. la mia postfazione, a Emerson, Teologia e natura. cit. alla n.4.

30




|
:
1
1
)

Apostoli, erano quanto essi, parlando, sperimentavano e
possedevano, ricevendolo dal Signore” [“The Scriptures were
the prophets’ words and Christ’s and the Apostle’s words and
whatas they spoke they enjoyed and possessed and had it from
the Lord”]. E disse: “Che cosa avevano a che fare con le
Scritture, se non in forza del loro rapporto con lo Spirito che
le produceva? [“Then what had any to do with the Scriptures,
but as they came to the Spirit that gave them forth 7" Tu dirai:
“Cristo ha detto questo, e gli apostoli hanno detto quello”. Ma
tu, che cosa puoi dire? Sei figlio della Luce, hai camminato
nella Luce, e cio che dici, viene interiormente da Dio?’[“You
will say, Christ says this, and the apostles say this; but what
canst thou say ? Art thou a child of light and hastwalked in the
light, and what thou speakest, is inwardly from God?”]
Queste parole mi trapassarono il cuore e allora vidi
chiaramente che tutti siamo nell’errore. Cosi mi risedetti sul
banco e piansi amaramente. E gridai in spirito al Signore:
“Siamo tutti ladri, siamo tutti ladri, abbiamo preso la lettera
delle Scritture & non ne sappiamo nulla, dentro di noi”'2

K

12) Testimonianza resa nel 1694 da Margaret Fell.Da Wait for the light,
The Spirituality of George Fox, London 19}'1,1 12s.

31



